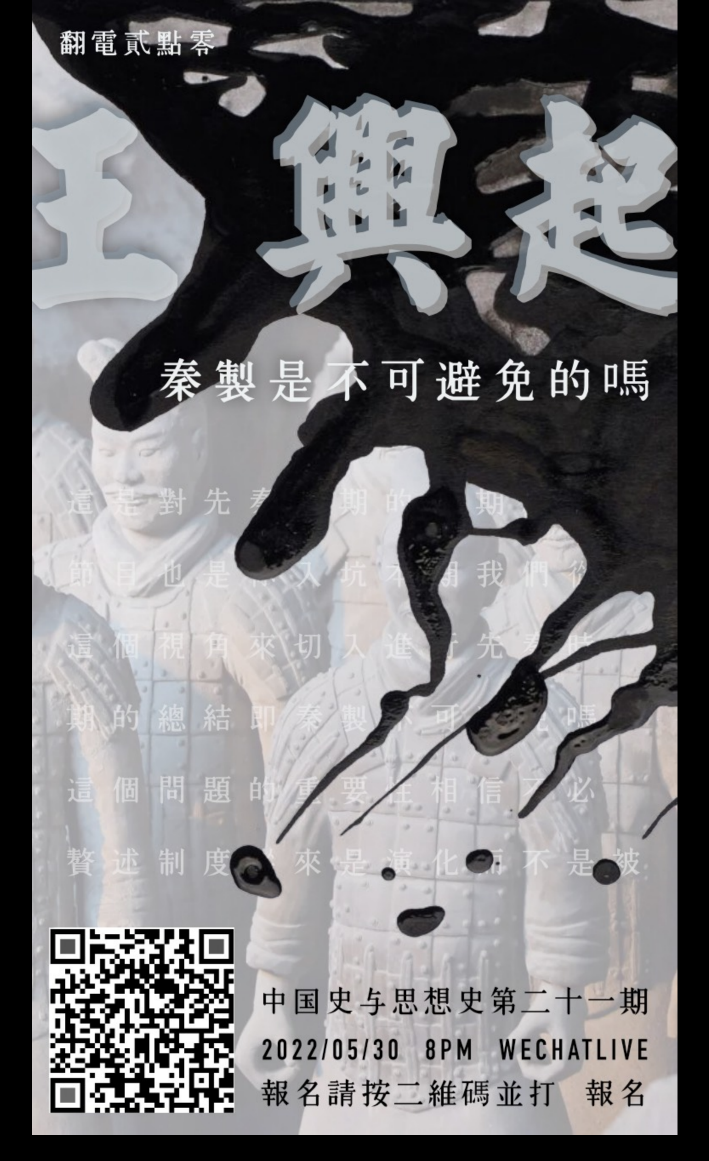
# 訓轉



### CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

### EPISODE21 秦制不是唯一答案

基础问题:对先秦的研究和理解,到底对今天有什么作用?秦制是不可避免的吗?这个问题的追问对今天有什么意义?

### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说 / 5 性经验史 / 6 理想国 / 7 精神现象学 / 8 存在与时间

### 为何了解先秦如此重要

再下一次的剧变要到辛亥革命

一个制度一旦形成, 就有很强的惯性

制度只会演化而无法设计(汉承秦制,百代皆行秦政治)

先秦剧变,不仅是制度剧变,也是思想剧变 之后的中国依然遵循着先秦的冲突,和先秦的路径

先秦与今日的关系, 应该不必赘述

### 是什么与何以如此

了解先秦何以如此有意义吗?

秦制是什么样? 诸子百家思想是什么?

今天主要的两个方向:

1 秦制不好

2 秦制真好

周制为何不可持续 秦统一天下有历史的必然性吗? 为何是秦统一了天下?

这些问题对今天有什么意义?

### 但关于先秦"何以至此"

确实有一些很重要的东西

帝制不可避免吗? 政治的归宿都是各种各样的帝制而已 (对大国而言,帝制是最终的归宿)

分封制是一个次级的、落后的制度 马克思的历史阶段论 (奴隶制、封建制、帝制.....)

战争在秩序重塑中不可避免 周王室衰微后,不通过战争打出一个天下共主是不可能结束的

> 法家是乱世之学 儒家之治世之学 (现在是乱世还是治世?)

这本身是一个"历史信念"的问题,抵抗 天下乌鸦一般黑 坏不是坏,只是通往好的过程的问题

## 回顾春秋战国

关于何以至此的几个重要问题

东周列国(周王室衰微) 春秋五霸(春秋霸主秩序瓦解) 三家分晋(周制彻底瓦解) 秦统一天下(新秩序建成)

到底发生了什么? 中间又有什么样的反复

礼崩乐坏

周王室衰微之相

### 周王室必然衰微吗?

封建君王制度的维系依靠什么?

#### 周王室必然衰微:

封建制是亲族秩序,一旦时间长了,随着岁月流逝,亲族关系就必然会瓦解,因此封建制就会瓦解 (封建制是一个随着时间自然变质的制度)

与其相比, 君主制好像是一个更稳定的制度?

封建制本身是个不断劣化的制度吗?

### 西周东周平衡的打破

平王东迁前后的故事

烽火戏诸侯的故事 平王弑叔的故事



周幽王原配为"申国"女子,想改后为"褒国"女子(自己打的) 申国势力返回,幽王出兵讨伐申国 后来申国联合犬戎灭周幽王,虢国公,郑国公随幽王死

申国扶植周平王为天子,九年内诸侯不朝贡 虢国拥立周幽王第为周携王(封地靠近郑国)

郑国、晋国、秦国拥立平王东迁至洛邑 晋国杀携王

幽王放弃与申国结盟(东边),转而与褒国结盟(西面)申国为争夺权力,得罪虢国、郑国(申国 vs 虢国)郑、晋、秦转而加入平王势力(虢国周国势力消灭)

### 关中平原与中原之地

进入黄河下游的困难



周是一个在关中的势力,不是一个中原势力 周克商后,建立近中原城市洛邑,分封控制洛邑周边地区 很快发生叛乱,周公旦平叛,进一步分封功臣进入中原

对周而言, 东边一直是危险的(别人的地盘) 依靠虢国和郑国维持

洛邑是镐京的前方防御基地 亲东方势力的太子登基,周入主中原,丧失战略缓冲 进入大国之中

### 周是一个周旋于大国中的共主

为何大家不要直接对周取而代之?

周是一个有巨大神圣性的核心吗? 三监之乱 / 国人暴动 周公旦摄政 / 共和摄政

周王室的功能: 确认爵位 / 土地分封 如果没有这个核心, 这个体系的成本就非常高

但王畿衰微,军队涣散 这个时候周已经需要依赖诸侯国来清除"异见"了

### 维持之难

### 立即与自己的铁杆支持者交恶

《春秋》首霸,郑国

周国希望制衡郑国,引入虢国的势力(之前支持周携王)结果全部被庄公击败

结果周郑交质:

周:王子狐入郑

郑:公子忽入周

问题不是不能解决,和亲,人质(欧洲封建制不也如此)打打仗

### 东周秩序

天子与霸主的共生关系

周成为列国体制中的制衡器

诸侯国之间总有征伐、土地、继承人争端 (哪一个在帝国时期都有)

保留一个对"变动"的承认权威, 还避免单一诸侯坐大

其实每个国家和周要的是:安全 "野心"的有限实现

### 《春秋》

一部安全之书:儒家的目标

君子谓:"郑庄公于是乎有礼。礼, 经国家, 定社稷, 序民人, 利 后嗣者 也。许无刑而伐之, 服而舍之, 度德而处之, 量力而行 之, 相时而动, 无累后人, 可谓知礼矣。——《左传・隐公十一 年》

霸主秩序:儒家认为现实的,可以延续的列国秩序尊重周天子,国家间可以打仗征战,以"服气"为目标

认可周的既定存在,认可其他诸侯的既定存在

遇到战争以及继承人问题,以"礼"为底限进行调节

德与礼的存在和调和,让
"他人"和"敌人"的存在成为可能
(周礼的重要在于此,如果分封秩序的充分条件是共主一直军力最强,要周礼干嘛?)

诸侯之乱

士卿夺权的问题

### 嫡长子继承权

本来就是个很难实现的事情

郑伯克段于鄢

齐桓公如何上台?

晋文公如何上台?

秦始皇嬴政如何上台?

长子扶苏上台了吗?

猜猜, 在这个情况下, 比较稳健的制度是什么样的?

## 诸侯的安全问题

虚君的贵族寡头制

鲁国:三桓

郑国:七穆

晋国:六卿

齐国:六贵

楚国:七公族

只要有某种世袭的机制 形成贵族寡头制, 几乎是肯定的

### 这其中有两个比较特殊

### 打破安全感的两个

为何"三家分晋"会如此特殊?(春秋战国交界) 晋献公"曲沃代翼"后杀尽群公子,晋国六卿并非"姬姓"辅佐晋文公的"五贤士":魏犨/赵衰

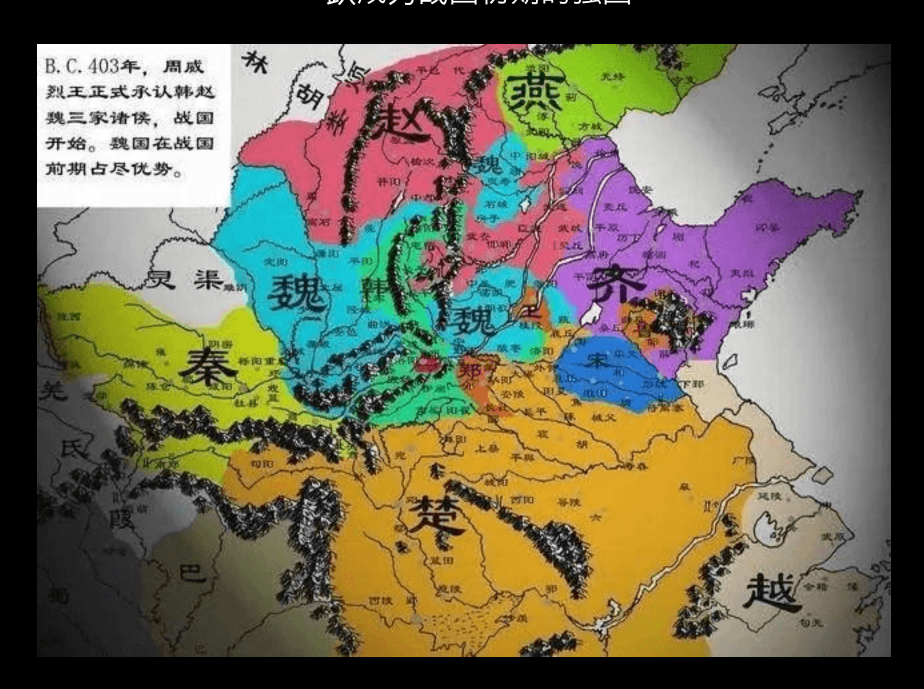
同样, 齐国六贵中的"田氏", 并非"姜姓", 为陈国流亡公子, 妫姓

三家分晋:完全在西周亲族秩序之外的姓,成为了诸侯

## 留下一种"魏国后遗症"

一切世袭权力都是危险的

李悝变法开始,魏国率先废除世袭制 一跃成为战国初期的强国



魏国在河西压制秦国,迁都关外,再造春秋霸主秩序

魏国霸主秩序的顶峰

前344年:逢泽之会

春秋会盟的瓦解

列国体系中的调整体制

### 一次典型的调解

葵丘会盟: 齐桓公

周惠王想废掉太子郑, 立自己爱妃生的儿子王子带为太子。

齐桓公保全太子郑, 联合八国诸侯保太子郑上位。

太子郑即位成为"周襄王"后,举办"葵丘会盟"。

不准更换太子;不准以妾代妻;不准让妇女参与国家大事等

晋文公伐楚后:践土会盟

勾践灭吴后:徐州会盟

### 小国的外交

### 弭兵之盟

春秋中期以后, 晋楚争霸

第一次弭兵会盟 (晋楚短暂休战)

元前546年:第二次弭兵会盟 宋国在其中积极通过外交手段达成 双方盟国互相朝拜结束

宋国完成这次艰难的停战协议 (牺牲小国完成大国停战)

### 会盟体系走向"合纵连横"

#### 在战国渐渐失信

魏国进入顶峰的逢泽之会

魏国联合所有中原效果攻秦,却被商鞅说服

'大王之功大矣, 令行于天下矣。今大王之所从十二诸侯, 非宋、卫也, 则邹、鲁、陈、蔡, 此固大王之所以鞭棰使也, 不足以王天下。大王不若北取燕, 东伐齐, 则赵必从矣; 西取秦, 南伐楚, 则韩必从矣。大王有伐齐、楚心, 而从天下之志, 则王业见矣。大王不如先行王服, 然后图齐、楚。'

既背信弃义, 又忤逆周天子

其后合纵连横逐渐失去信义 各国在秦的挑拨下不断进行"远交近攻"

## 秦魏塑造的战国秩序

战争压迫到军国体制



秦国一直在"霸主秩序"之外 与诸侯中间隔着魏国

战国早期:元前413年——元前333年一直与魏国交战 (直到元前354年之前一直处于劣势)

孝公商鞅变法

彻底成为纯军事化国家 霸主体系因而瓦解

### 春秋秩序的瓦解

#### 一种安全感的彻底丧失

周王室为何失去了在诸侯间调和的可能?因为霸主秩序的瓦解,灭国战争的开启 (秦在魏压迫下走入的极端军国主义)

诸侯国为何失去了贵族寡头制的安全感? 因为晋和齐的外姓篡权,带来了废除世袭的变法体制。

> 列国的会盟体制为何瓦解? 魏国、楚国在合纵连横局势下逐渐失信

秦魏之争在春秋战国变化中居于一个核心位置

新的安全感

对于君主的想象

### 天子之书

#### 《墨子》

在所有先秦思想中, 《墨子》在安全感的构造上最强调"天子"

昔之圣王禹汤文武,兼爱天下之百姓,率以尊天事鬼,其利人多,故天福之,使立为天子,天下诸侯皆宾事之。——《墨子》

天子是具有神授意味的"位子"

墨子的"尚同",可以说就是"天子"之书

国君者,国之仁人也。国君发政国之百姓,言曰:"闻善而不善,必 以告天子。天子之所是,皆是之;天子之所非,皆非之。

天子诸侯之君, 民之正长, 既已定矣, 天子为发政施教曰:"凡闻见善者, 必以告其上;闻见不善者, 亦必以告其上。上之所是, 必亦是之;上之所非, 必亦非之。

墨子非常厌恶"差异"

因此安全感的取得,需要依靠通过天子消除一切"差异"

### 其他人角色中的"天子"

#### 荀子与其他儒家

传曰:"农分田而耕,贾分货而贩,百工分事而劝,士大夫分职而 听,建国诸侯之君分土而守,三公总方而议,则天子共己而 已。"——《荀子》

天子者,势至重而形至佚,心至愉而志无所诎,而形不为劳,尊无上矣。——《荀子》

天子是势重的虚位, 因而他可以有足够权势任用百官。

孔子曰: "天下有道,则礼乐征伐自天子出;天下无道,则礼乐征伐自诸侯出。自诸侯出,盖十世希不失矣;自大夫出,五世希不失矣;陪臣执国命,三世希不失矣。天下有道,则政不在大夫;天下有道,则庶人不议。"——《论语·季氏》

孟子曰:"民为贵,社稷次之,君为轻。是故得乎丘民而为天子,得 乎天子为诸侯,得乎诸侯为大夫。诸侯危社稷,则变置。牺牲既 成,粢盛既絜,祭祀以时,然而旱干水溢,则变置社稷。"——《孟 子》

天子已经失去权势, 君子制衡大夫完成秩序

儒家和黄老儒家比较轻视"天子"这个位置

### 君子圣人之书

通过"君子"至"圣人"的方式,引入新的力量

曰:"恶!是何言也!昔者子贡问于孔子,曰:'夫子圣矣乎?'孔子曰:'圣则吾不能,我学不厌而教不倦也。'子贡曰:'学不厌,智也;教不倦,仁也。仁且智,夫子既圣矣。'夫圣,孔子不居。是何言也?"——《孟子》

见孟子,问曰:"周公何人也?"曰:"古圣人也。"——《孟子》

孟子曰:"伯夷,圣之清者也;伊尹,圣之任者也;柳下惠,圣之和 者也;孔子,圣之时者也。孔子之谓集大成。——《孟子》

子曰:"圣人,吾不得而见之矣;得见君子者,斯可矣。"子曰:"善人,吾不得而见之矣;得见有恒者,斯可矣。亡而为有,虚而为盈,约而为泰,难乎有恒矣。"——《论语》

孔子曰:"君子有三畏:畏天命,畏大人,畏圣人之言。小人不知天 命而不畏也,狎大人,侮圣人之言。"——《论语》

周公旦:制定礼制约束礼崩乐坏的环境

### 从"圣人"到"圣王"

#### 老子与荀子

学恶乎始?恶乎终?曰:其数则始乎诵经,终乎读礼;其义则始乎为士,终乎为圣人。——《荀子》

#### 但他话锋一转

此其道出乎一。曷谓一?曰:执神而固。曷谓神?曰:尽善挟治之谓神,万物莫足以倾之之谓固。神固之谓圣人。圣人也者,道之管也。——《荀子》

#### 话锋再转

此三至者, 非圣人莫之能尽, 故非圣人莫之能王。圣人备道全美者也, 是县天下之权称也。——《荀子》

问者曰:"人之性恶,则礼义恶生?"应之曰:凡礼义者,是生于圣人之伪,非故生于人之性也。——《荀子》

天地不仁,以万物为刍狗;圣人不仁,以百姓为刍狗。 是以圣人之治,虚其心,实其腹,弱其志,强其骨,常使民无知 无欲。使夫知者不敢为也。为无为,则无不治。

——《老子》

### 圣王之书

#### 全能君王

辨莫大于分,分莫大于礼,礼莫大于圣王。圣王有百,吾孰法焉?故曰:文久而息,节族久而绝,守法数之有司极礼而褫。故曰:欲 观圣王之迹,则于其粲然者矣,后王是也。

#### 赋予当今王以"圣"的地位

圣王起,所以先诛也,然后盗贼次之。盗贼得变,此不得变也。

圣王之制也,草木荣华滋硕之时则斧斤不入山林,不夭其生,不绝 其长也;鼋鼍、鱼鳖、鳅鳣孕别之时,罔罟毒药不入泽,不夭其 生,不绝其长也;春耕、夏耘、秋收、冬藏四者不失时,故五谷不 绝而百姓有馀食也;

综合了儒家的积极和黄老的得道

### 霸王之书

#### 《韩非子》

是故秦战未尝不克,攻未尝不取,所当未尝不破,开地数千里,此其大功也。然而兵甲顿,士民病,蓄积索,田畴荒,囷仓虚,四邻诸侯不服,霸王之名不成。此无异故,其谋臣皆不尽其忠也。

东以弱齐、燕,中以凌三晋。然则是一举而霸王之名可成也,四 邻诸侯可朝也,而谋臣不为,引军而退,复与荆人为和。

当今之世,大臣贪重,细民安乱,甚于秦、楚之俗,而人主无悼王、孝公之听,则法术之士,安能蒙二子之危也而明己之法术哉? 此世所以乱无霸王也。

伊尹得之,汤以王;管仲得之,齐以霸;商君得之,秦以强。此三人者,皆明于霸王之术,察于治强之数,而不以牵于世俗之言;适当世明主之意,则有直任布衣之士,立为卿相之处;处位治国,则有尊主广地之实:此之谓足贵之臣。

民用官治则国富,国富则兵强,而霸王之业成矣。霸王者,人主之大利也。人主挟大利以听治,故其任官者当能,其赏罚无私。使士民明焉,尽力致死,则功伐可立而爵禄可致,爵禄致而富贵之业成矣。富贵者,人臣之大利也。人臣挟大利以从事,故其行危至死,共人员不不是,以是不不会,因其以是不会

其力尽而不望。此谓君不仁,臣不忠,则可以霸王矣。

赏罚分明, 号令群臣的"霸王"

### 秩序的不同依傍

#### 君主的不同想象

强调君主的"单一性"的:墨子、荀子、法家

强调君主的"势"的:荀子、法家

强调君主"虚君"的:荀子、黄老

变相的"虚君":韩非子

让一个人安全,绝对有权力,天下就安全了(对其他人的限制和削弱)

#### 儒家:

强调君子士人的制衡,强调道德与礼法

建立一个人与人之间可以共存的秩序,天下才安全 (解除对其他人的限制和削弱,建立交换秩序)

司马迁在《列传》最后描写的那些人以后如何看待:外戚/宦官/举荐/门阀